
Luis Tristán (1580/1585 - 1624) 

San Mateo 

Óleo sobre lienzo

Medidas: 107 x 77 cm

Pintado en torno a 1613

Escuela española siglo XVII

Descargar Estudio comparativo con imágenes por Carlos Herrero
 

Descripcion

/media/IOMRMedia/layout/pdf/TRISTANes.pdf


 
Apóstol San Mateo?,San Judas Tadeo ?, San Matías ?, o Santo Tomás?

APUNTES SOBRE UN APÓSTOL DE LUIS TRISTÁN: RELACIÓN CON EL GRECO, RIBERA,
VELÁZQUEZ Y LAS NUEVAS CORRIENTES NATURALISTAS ITALIANAS

La obra que nos ocupa representa un apóstol con todo su esplendor y monumentalidad, cuya
identificación iconográfica resulta dudosa dado que el único atributo que aparece es la alabarda,
común a varios apóstoles. San Mateo, creador del primer evangelio y San Judas Tadeo, representado
igualmente por el Greco con alabarda, son los más probables; San Matías, lo es menos por haber sido
martirizado con un hacha y Santo Tomás, si bien no corresponde el atributo, dado que murió
atravesado por una lanza, podría ser el apóstol representado por su cercana relación compositiva con
el Santo Tomás del Apostolado de El Greco (Museo de El Greco) y el Santo Tomás de Velazquez
(Museo de Orleans).  Sin duda el pintor no quiso centrarse en una identificación individualizada del
santo sino más bien en su simbología general como apóstol: la alabarda o lanza en relación al martirio
como forma de muerte, la pesada túnica con imponentes pliegues en referencia a su ardua labor
evangelizadora continuada por la Iglesia y la  fuerte expresión del rostro en alusión al carácter tenaz y
de indómita convicción necesario para acometer su misión.

La obra puede atribuirse, sin el menor riesgo  a equívoco, al mejor Luis Tristán y, por su calidad,
considerarse como una obra maestra realizada justo a la vuelta de su viaje a Italia allá por los años
1613, cuando todavía tenía en efervescencia,  tanto su paso por el taller de El Greco, como el contacto
con las corrientes naturalistas modernas romanas compartidas con el joven José Ribera. Nos
encontramos pues ante un cuadro que, por decirlo de alguna forma, supera con creces el crédito
pictórico que ha tenido hasta ahora Luis Tristán, elevándole a un nivel propio de los grandes maestros,
al punto de consagrarle en vértice de diferentes corrientes en alguna medida antagónicas que, sin
embargo en esta obra en particular, se conjugan de forma excelsa y que van desde El Greco a las
nuevas corrientes naturalistas italianas,  pasando por el Caravaggismo del joven Ribera y
culminándose en el Velázquez sevillano. En este sentido, esta obra merece un estudio pormenorizado
de sus cualidades intrínsecas que, siguiendo las palabras de la restauradora del Museo del Prado
Rocío Dávila, sorprende  por no mostrar errores de ejecución, algo raro incluso en las obras más
insignes.

En primer lugar, fiel a la consideración de Tristán como gran dibujante, la obra muestra un dibujo muy
preciso y correcto que sigue en gran medida al de El Greco, sobretodo en la conformación de la
geografía del ropaje, cuyos pliegues son en ocasiones iguales a los del maestro Candiota, pero que
también recibe la influencia de los maestros escurialenses y tardomiguelangelescos romanos. En este
sentido, el dibujo es manierista en la medida que los pliegues no son nada naturalistas sino que
responden a una intención más bien simbólica y artística. Las manos están algo desproporcionadas,
sobre todo en relación con la cabeza, la derecha es poderosa, escultural y nos recuerda a las manos
de El Moisés de Miguel Ángel, la izquierda es de suprema belleza, muy alargada y fina, recordándonos
a la mano derecha del  apóstol San Andrés de El Greco (Museo de El Greco), pero también a las
pintadas por Tiziano  en su retrato del cardenal Pablo III (Museo Capodimonte); la cabeza es
sorprendentemente pequeña, consecuencia del alargamiento de la figura, tan propio de los
manieristas y de su maestro El Greco, pero tremendamente poderosa.

La composición es quizás el activo más valioso del cuadro y esta si cabe cobra mayor trascendencia



por la influencia que ha tenido en Velázquez y muy especialmente en su Santo Tomás del Museo de
Orleans. Desde luego está magníficamente conseguida.

Una diagonal representada por la alabarda recorre el cuadro oblicuamente, enlazando sus partes
fundamentales: la cabeza del apóstol de perfil mostrando la oreja, piedra de toque de Tristán, con una
expresión iracunda que nos evoca a los profetas de Miguel Ángel en la Capìlla Sixtina; la mano
derecha, tremendamente poderosa, que simboliza la férrea fuerza evangelizadora y la izquierda,
sumamente alargada, que solo se posa en la lanza, sugiriendo la templanza, prudencia y sensibilidad,
virtudes igualmente necesarias para la Iglesia. Esta diagonal enlaza y separa elementos con carga
simbólica opuesta y plásticamente aporta una sensación de simetría, separando las dos cordilleras de
pliegues que conforman las mangas de la túnica y dotando al apóstol de una suma grandeza
fundamentalmente miguelangelesca. Estos tres elementos, cabeza, mano derecha y mano izquierda,
 tratados de una forma excepcional, junto a la monumentalidad de los pliegues del ropaje, configuran
toda la personalidad de la obra.

Esta composición, que es en su esencia original de Tristán, tiene sus antecedentes en El Moisés y los
profetas de las Capilla Sixtina de Miguel Ángel y en el Santo Tomás de El Greco en la medida que en
este cuadro las manos, sin necesidad de una lanza, configuran la diagonal. Así mismo, aunque es
difícil que lo haya conocido Tristán, el Apóstol Santiago El Mayor (Museo de El Prado) pintado por
Rubens en 1613 para el Duque de Lerma tiene una disposición similar de las manos.

La trascendencia de esta nueva forma de concebir una obra es grande al convertir esta diagonal en
una de las señas de identidad de las composiciones del Velázquez sevillano. La conexión entre este
cuadro y el Santo Tomás de Velázquez es evidente para todo aquel que sepa como Velázquez, en
ocasiones,  utiliza otros cuadros de grandes maestros como fuente de inspiración creativa; todo más
lo hace con la obra de Tristán que, como indica Palomino, “las pinturas que causaban a su vista  mayor
armonía (a Velázquez) eran las de Luis Tristán por tener rumbo semejante a su humor, por lo extraño
de su pensar y viveza de los conceptos y por esa causa se declaró imitador suyo y dejó de seguir la
manera de su maestro Pacheco”. Dicha influencia puede apreciarse también en el Aguador del
Wellington Museum, donde desde la verticalidad grave y patricia del Aguador, presentado de perfil a la
romana, parte una diagonal que enlaza la frágil copa de cristal con el cántaro más pequeño sobre el
que reposa una taza blanca de loza de suave tacto, contraponiéndose a otra segunda diagonal que
une al chico, rudo de expresión ensimismada, con el cántaro más grande de rugosa materia que
adquiere presencia por su carácter tridimensional. De nuevo aquí las diagonales conforman axes que
unen sutiles sensaciones táctiles opuestas, con referencias seguramente simbólicas muy del gusto
culterano de los coleccionistas del momento y de su maestro Pacheco.

Relacionado con la composición, merece la pena tratar de modo especial la magistral manera en la
que nos muestra Tristán al Apóstol en el espacio. La figura se integra de una forma más clásica que en
aquellos Apóstoles pintados aproximadamente en 1612-1613 por su compañero de viaje José Ribera
(apostolado de Cosida- Fundación Roberto Longhi), el magnifico Santiago (110 X 77.5 cm Roma,
colección particular) y el Profeta (Catania Museo Cívico di Castello di Ursino) cuyas figuras absorben
casi todo el espacio e interpelan siempre al espectador con una presentación más caravagesca y
decididamente barroca. En el apóstol de Tristán que nos ocupa, el espacio pictórico se reparte de una
forma más equilibrada entre la figura y el vacío, cobrando este un protagonismo muy especial como
ocurre en muchas de las obras de Velázquez posteriores a su viaje a Italia. Aquí Tristán, como en lo
sucesivo hará suyo Velázquez, crea una sensación de aire que fija la figura en el espacio y aporta una
sensación de plena realidad y gravidez. Sin duda, esa sensación espacial la aporta ese halo de
luminosidad que circunda la cabeza del apóstol y va difuminándose progresivamente en el espacio del
cuadro. Este recurso, tan evidente como excepcional por utilizarlo Tristán solo en esta obra, lo recoge



de El Greco con el que dota de una sensación de divinidad a alguna de sus figuras (Santo Tomas, San
Pedro, San Bartolomé, San Felipe – Museo de El Greco) .

En este sentido, es por la relación de Tristán con Ribera que aparece este mismo recurso en muchos
de los primeros Apostolados del Españoletto como el de Cosida o en el Profeta (Museo Civico di
Castello di Ursino Catania) e incluso en sus primerísimas obras romanas de 1609-1610 Cristo
Redentor (Nivillac – Iglesia de Saint Pierre). Esta novedad artística que Tristán lleva a Italia influirá de
manera indirecta, fundamentalmente por la trascendencia de José Ribera en el mundo artístico italiano
y la universalidad de Velázquez, en muchos pintores que romperán con las certeras líneas de
demarcación del colorido y la luz caravagista, abriendo paso a nuevas fórmulas mucho más modernas,
menos efectistas e igualmente pictóricas.

Velázquez adoptará este recurso pictórico que aparece ya en su San Pablo (Museo d’Art de
Cataluña), amplificando de forma exponencial su efecto, al crear esa sensación de espacio que
culminará en “Las Meninas” con la representación de una perspectiva de lo más natural que se ha
hecho nunca, donde el aire parece circular entre los personajes perfectamente aplomados en el
espacio, sin necesidad de recurrir a artificiales líneas o puntos de fuga. Solo mediante la entrada en la
escena de sucesivos puntos de luz se va definiendo el espacio.

El colorido, a pesar de utilizar Tristán en este cuadro una reducida gama cromática compuesta
fundamentalmente por tonos terrosos y ocres, sorprende por su luminosidad.. Esta luz, que parece
dotar de una cierta fluorescencia al colorido, en alguna medida nos recuerda a la de El Greco de cuyas
figuras emanan destellos de luz, pero también a la de algunos Apóstoles de Ribera y, desde luego, al
Santo Tomás de Velázquez, si bien en estos dos últimos casos la luz se percibe de forma mucho más
caravagista y con contornos más definidos que en la obra que nos ocupa.

Esta luminosidad inherente a la obra es consecuencia de una magistral técnica pictórica que se
distingue, por un lado, por una combinación de pinceladas líquidas con otras más espesas, siempre
de muy libre y valiente factura, grandes y amplias en las volutas de los pliegues y finas, pero con igual
libertad de toque, en aquellas que moldean el rostro y, por otro lado, por seguir la dicción pictórica
fidedignamente el dibujo que marca la pauta de la composición.

La técnica se hace cuanto más virtuosa y muestra un claro “tour de force”, al tratar la oreja pintada de
forma magistral, como solo Tristán sabe hacerlo, al combinar tonos ocres, tierras, blancos y algo de
bermellón y al utilizar el pintor la línea de un pardo grisáceo para definir la expresión de los ojos y las
arrugas del rostro.

La forma en que Tristán trata el pelo es un alarde de técnica pictórica, donde lo que prima es crear la
sensación de un pelo envejecido y debilitado por la edad que a su vez, en alguna medida, Velázquez
recoge en muchos de sus personajes mayores de la primera época sevillana, ya mostrando la
incipiente preocupación del pintor sevillano por como se ven las cosas.(El Almuerzo, Budapest, La
Adoración de los Reyes Magos – Museo del Prado y San Pablo Museo de Cataluña) Esta técnica solo
caravagista en la medida que nos recuerda a Oracio Borgianni ( 1574-1616) en algunos aspectos y al
milanes Tanzio da Varallo (¿ - 1633), pretende recoger las sensaciones visuales del pintor sin juicios
previos acerca de lo que son las cosas en sí mismas, además de suponer a su vez una anticipación al
naturalismo velazqueño y en última instancia al propio Impresionismo,todos ellos marcados por la



obsesión de cómo la luz transforma las sensaciones visuales y de cómo se nos aparecen los objetos.

A la par de como perfila la oreja, otro signo de atribución a Tristán es la manera que trata el músculo
de la yugular del Apóstol, de forma suelta y a lo valentón, expresando una tensión inaudita que vemos
repetida en muchos de sus santos (Sagrada Familia con Santa Ana, Sevilla, Colección particular;
Santa Cena, Museo del Prado; San Jerónimo y Adoración de los Pastores, Convento de Santa Clara,
Toledo). Dicho músculo literalmente se clava en un triangulo cuyo vértice une ambos lados del manto,
dejando entrever el borde de la túnica. Este triangulo es otro de los aciertos artísticos de la obra al
enriquecer por un lado la gama de colores con un pardo oscuro grisáceo que facilita la transición de
los colores tierra del manto con los ocres claro del rostro y, por otro lado, al ajustar la magnifica cabeza
del santo en su togado cuerpo de una forma clásica y monumental. Este recurso volvemos a
reconocerlo, algo transfigurado en el Santo Tomás de Velázquez.

¿Cómo Luis Tristán llega a configurar una obra tan perfecta en su ejecución y que aúna con tanto
acierto las tendencias contrapuestas de una época muy convulsa artísticamente y que incluso llega a
tener un impacto en el joven Velázquez? Parafraseando a Fernando Marías y Bustamante ¿Cómo
Tristán llega a convertirse en una modernizada reencarnación del arte del viejo Candiota por la senda
del naturalismo y cómo parece haberse convertido en el referente temprano del arte de Diego
Velázquez?

Luis Tristán es consecuencia de sus circunstancias. Con tan solo 13 años entra en el taller de El Greco
el cual sabemos le tenía un gran aprecio al regalarle el ejemplar de las “Vidas de los artistas” de
Vasari que a su vez le había obsequiado Zuccaro. Ahí permaneció Tristán durante varios años hasta
que emprendió viaje a Italia (+- 1606), conociendo seguramente durante este primer periodo formativo
toledano a Borgianni que en 1598 ya había introducido las formas caravagistas en España y que está
de vuelta a Italia en 1605, justo antes de emprender el viaje Tristán, por lo que no es aventurado pensar
que pudo ser el introductor de Tristán en los ambientes pictóricos romanos. Según Giuseppe Martínez,
este viaje lo realiza junto al joven Ribera y, por las anotaciones del propio Tristán en el libro de Vasari,
sabemos con certeza que emprendió viaje a Italia y que estuvo al menos en Roma y Milán y
probablemente en Florencia. Todo ello explica las influencias de Miguel Ángel , los caravagistas y los
pintores Veneto lombardos en su obra.

La interacción de este cuadro con el apostolado de Cosida de José Ribera, no por ser evidente, es
absoluta. Aún recurriendo Tristán a pintar personajes populares en sus cuadros como lo hace Ribera,
sin embargo muy especialmente en esta obra, da la impresión de que los eleva a padres de la Iglesia,
presentándoles de una forma distante, solemne y majestuosa, muy diferente de aquellos apóstoles de
Ribera rudos, con manos de campesino y siempre mirando al espectador. En este sentido, si Ribera
se acerca mucho más a Caravaggio, Tristán bebe fundamentalmente en Miguel Ángel y Tiziano, sin
dejar por ello de empaparse de las influencias naturalistas del momento.

Por otro lado, la técnica pictórica de este cuadro es asimismo diferente a la de Ribera y a la mayoría
de los caravagistas. Aunque Tristán solo puede considerarse como un incipiente naturalista al pervivir
en él todavía un cierto manierismo, este naturalismo, que aparece fundamentalmente en el rostro del
Apóstol que nos ocupa, se basa en pintar la realidad tal y como se ve, con un toque libre y suelto, con
escasas veladuras, de forma muy moderna y en alguna medida protoimpresionista. Estas cualidades
ya aparecen en la obra de El Greco posterior a 1600, en el ámbito caravagista romano solo las
encontramos en Borgianni y también podría Tristán haberlas desarrollado al relacionarse con pintores
milaneses del ámbito del cardenal Borromeo,  como los algo melodramaticos y manienistas, Gian



Battista Crespi  “il Cerano” (1575-1632), Morazzone (1573-1626 ) y GC Procaccini (1575-1625) o con
el decididamente caravagista Tanzio da Varalo. En este sentido, el naturalismo de Tristán se enlaza
más con el Velázquez posterior a su primer viaje a Italia que con el Velázquez sevillano todavía
anclado en el claro oscuro caravagesco. Este Velázquez, renovado por su viaje a Italia, culminará el
proceso de difuminación de las líneas, a la par que elevará lo humano a universal en sus magníficos
retratos y lo natural a una visión de pura instantaneidad en sus paisajes de Villa Medici (Museo del
Prado)

- CHS

  
Publicado:
 
Publicado en el Catálogo de la Exposición Velazquez (Grand Palais, 25 de marzo  – 13 de julio 2015.
(Pág. 138 Cat. 23 Fig.15)

 
 


